
 

 
   

 
 
 

Diversities that Matter: Muslimische Lebensrealitäten zwischen 

Zuschreibung und Orientierungsbedürfnis 
Université de Fribourg/Universität Freiburg, 

10. September/Septembre 2026 

Boulevard de Pérolles 90, 1700 Fribourg 

 

Im Kontext globalisierter Gesellschaften ist Diversität zu einem Leitbegriff geworden, der sowohl 
gesellschaftliche Realität abbildet als auch als normatives Ziel vorausgesetzt und eingefordert wird. 
Gleichzeitig werden innerhalb der Kategorie Diversität Gegensätze und Abstufungen zwischen 
„guter“ und „schlechter“ Diversität formuliert. Die Grenzlinien, entlang welcher die Bewertungen 
darüber, ob eine bestimmte Form der Diversität „gut“ oder „schlecht“ ist, verschieben sich 
kontinuierlich. Sie können nationale, kulturelle, sprachliche, religiöse, geschlechtliche oder soziale 
Merkmale etc. adressieren, und interagieren in einer intersektionalen Perspektive häufig 
untereinander. Allen Diskursen über gelungene und weniger gelungene Diversität ist gemeinsam, 
dass sie einen öffentlichen Austragungsort gesellschaftlicher Einschliessungs- und 
Ausschliessungsprozesse darstellen. Die Rede über „gute“ und „schlechte“ Diversität wirkt sich 
zudem auf die Wechselwirkung von Mehrheits- und Minderheitssituationen aus. Die öffentliche 
Bestätigung von Diversität als positivem Wert der gesellschaftlichem Mehrheit fördert Diversität 
als positivem Wert von kulturellen oder religiösen Minderheiten. Die Diversität als Beschreibung 
eines Ist-Zustandes von Gesellschaft als auch als Forderung nach ihrem Soll-Zustand stellt zudem 
die Frage, wie Pluralität kontinuierlich gestaltet werden kann. Sich in einer diversen Gesellschaften 
zu orientieren, setzt daher die wichtige Kompetenz voraus, unterschiedliche Umgänge mit und 
Blickwinkel auf das plurale Zusammenleben verstehen und organisieren zu können. Orientierung 
wird so zu einer zentralen Kompetenz, die gebildet werden muss und sich in konkreten sozialen 
Situationen ereignet. Sie ist eine aktive Leistung, die aus dem Zusammenspiel individueller 
Handlungsfähigkeit mit gesellschaftlichen Erwartungen und Anerkennungsstrukturen hervorgeht. 
Wie Menschen sich in komplexen Lebenslagen orientieren, hängt daher wesentlich davon ab, wie 
Differenzen gesellschaftlich markiert werden und wie Individuen diese Markierungen aufgreifen, 
verhandeln oder zurückweisen. 
Fragen nach Diversität und Orientierung als gesellschaftliche Beschreibung oder Norm, als 
Prozesse von Inklusion und Ausschluss, oder in Bezug auf Sprechpositionen, bilden zentrale 
Leitthemen der Konferenz. Wie werden gesellschaftliche, kulturelle und religiöse Vielfalt 
entworfen und wahrgenommen? Wie prägen sie individuelle wie kollektive Orientierungen? Wie 
werden Zugehörigkeiten und Abgrenzungen in unterschiedlichen Praxisfeldern hergestellt und 
verhandelt? Welche Ressourcen können Wissenschaft und Praxis hierfür gemeinsam mobilisieren? 
Die Konferenz richtet sich an Forschende, Studierende, Fachpersonen aus Bildung, Seelsorge, 
Sozial- und Gesundheitswesen, an Akteur*innen muslimischer Gemeinschaften sowie an 
Vertretungen aus Verwaltung, Politik und Zivilgesellschaft. Sie versteht sich als Brücke zwischen 
Wissensproduktion und Anwendung und zielt auf die differenzsensible Stärkung reflexiver, 
dialogfähiger und gerechter Praktiken des Zusammenlebens in der Schweiz.  
  



 

 
   

 
 
 
 
Dans un contexte marqué par la globalisation, la diversité est devenue une notion clé. Elle 
reflète à la fois une réalité sociale et une exigence normative. Toutefois, elle s’accompagne 
souvent d’un processus de construction de différences et de hiérarchisation, distinguant ce qui 
relèverait d’une “bonne” et d’une “mauvaise” diversité. Les frontières entre ces deux pôles sont 
mouvantes et peuvent s’appuyer sur différentes caractéristiques – nationales, culturelles, 
linguistiques, religieuses, sexuelles ou sociales, etc. – qui interagissent souvent entre elles dans 
une perspective intersectionnelle. Tout discours sur la diversité, qu’il soit positif ou négatif, 
repose néanmoins sur une même logique de différenciation qui sous-tend des dynamiques 
d’inclusion et d’exclusion. De plus, les discours sur la “bonne” et la “mauvaise” diversité 
impactent les relations entre groupes majoritaires et minoritaires : en valorisant publiquement 
la diversité, la majorité sociale contribue à promouvoir certaines formes de diversité de 
minorités culturelles ou religieuses. 
Considérée à la fois comme un fait social et comme une exigence normative, la diversité soulève 
également la question des modalités de sa gestion sur le long terme. Pour s’orienter dans une 
société diversifiée, il devient dès lors essentiel de comprendre et d’organiser les différentes 
approches et perspectives de la cohabitation. L’orientation apparaît ainsi comme une 
compétence centrale qui s’exerce dans des situations concrètes. En ce sens, elle s’apparente à 
une performance dynamique, résultant des interactions entre la capacité d’action individuelle, 
les attentes sociales et les structures institutionnelles. La manière dont les individus s'orientent 
dans des situations complexes dépend donc essentiellement de la manière dont les différences 
sont marquées socialement et dont les individus reprennent, négocient ou rejettent ces marques. 
La conférence abordera, sous divers angles, l’interrelation entre diversité et orientation. Il 
s’agira autant de questionner les normes sociales qui constituent la compréhension normative 
de la diversité que les dynamiques d’inclusion et d’exclusion qui y sont liées. Les questions 
suivantes seront notamment abordées : Comment la diversité sociale, culturelle et religieuse 
est-elle conçue et perçue ? Comment influence-t-elle les orientations individuelles et collectives 
? Comment les appartenances et les démarcations sont-elles établies et négociées dans différents 
domaines pratiques ? Quelles ressources la science et la pratique peuvent-elles mobiliser 
conjointement à cette fin ? La conférence s'adresse aux chercheur·euse·s, aux étudiant·e·s, aux 
professionnel·le·s de l'éducation, de l'accompagnement spirituel, des services sociaux et de la 
santé, aux acteurs·actrices des communautés musulmanes ainsi qu'aux représentant·e·s  
d'administration, politique et de la société civile. Elle se veut un pont entre la production de 
connaissances et leur application et vise à renforcer, dans le respect des différences, des 
pratiques réflexives, ouvertes au dialogue et équitables de cohabitation en Suisse. 
  



 

 
   

 

 

 

Programm / Programme 

Donnerstag / Jeudi 
10. September / 10. Septembre 

 

8.30   Anmeldung und Kaffee / Inscription et café 

 

9.15     Begrüssung / Bienvenue 

Hansjörg Schmid (SZIG/CSIS) 

Corina Freudiger (Stiftung Mercator) 

 

9.30    Hauptvorträge / Conférences Inaugurales: 

Gökçe Yurdakul (Humboldt-Universität Berlin) 

Amir Dziri (Université de Fribourg)  

 

10.30 – 11.00   Pause  

 

11.00   Panel 1  

Herstellung von Differenz in der postmigrantischen Gesellschaft – 

Diversität, Rassismus, Gegenstrategien /  La fabrique de la différence 

en contexte post-migratoire – diversité, racisme, contre-stratégies  

 

Sébastien Dupuis (Université de Fribourg) 

Faten Khazaei (Northumbria University, Newcastle) 

Armina Omerika (Goethe-Universität Frankfurt) 

 

12.00 – 13.00    Mittagessen / Pause de midi 

  

 

 

 



 

 
   

 

 

13.00  Workshops / Ateliers 

1. Muslimischer Pluralismus (DE): Ibrahim Koçyiğit (Universität Freiburg), 

Abduselam Halilovic (VIOZ, Zürich) 

2. Participation politique (FR): Barbara Schmoutz (Université de Fribourg), 

NN 

3. Gesundheit und Spiritual Care: Dilek Uçak-Ekinci (Universität Freiburg), 

Karin Hasenfratz (Universität Zurich) 

4. Diversité genrée (FR): Ghaliya Djelloul (Université de Lausanne), NN 

 

14.15  Panel 2:  

Bildung als Schule der Diversität oder Ungleichheitsverstärker / 

L’éducation comme école de la diversité ou facteur d’inégalité 

 

Zeinab Ahmadi (Universität Freiburg) 

Mélissa Girardet (Université de Fribourg) 

Carola Mantel (Pädagogische Hochschule Zug) 

 

15.15   Pause  

 

15.45  Abschlusspodium / Table ronde  

Perspektiven für den Transfer zwischen Forschung und Praxis / 

Perspectives pour le transfert entre recherche et pratique 

 

Meriam Mastour (De l'Individuel au Collectif, Genève) 

Settimio Monteverde (Berner Fachhochschule/Universitätsspital Zürich) 

Fathima Ifthikar (FIDS/ FOIS)  

Esma Isis-Arnautovic (Universität Freiburg) 

Fuat Köçer (Schulleiter, Bern) 

Moderation: Hansjörg Schmid (Université de Fribourg) 

 

16.45    Schlusswort 

17.00   Ende/Fin 


